
1

Puxili: La Procesión del Abanderado de las Almas
Carla Renata Olivo López

Maestrante en Historia y Memoria Social por la Universidad Nacional de la Plata

Resumen
En el imaginario de los habitantes del cantón Pujilí, ubicado en la provincia de Cotopaxi, la Procesión del Abande-

rado de las Almas estaba diluida, sin embargo, la memoria social fue la vía por la que los diversos actores, como 

portadores de conocimientos, narraron sus experiencias, vivencias, actividades, y compromisos en torno a esta 

tradición. Tal riqueza es testigo para que la manifestación conste como Patrimonio Cultural Inmaterial de la loca-

lidad, junto a las Fiestas de Corpus Christi, Fiestas en Honor al Niño de Isinche, entre otras.

La investigación persigue dos objetivos centrales: describir la manifestación ritual en su complejidad histórica, 

simbólica y organizativa, y demostrar que los instrumentos metodológicos del Instituto Nacional de Patrimonio 

Cultural (INPC) —especialmente la Guía metodológica para la salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial— 

posibilitan una interacción ética y dialógica entre investigadores, técnicos y portadores de la tradición. En este 

sentido, el artículo subraya la importancia de la oralidad, la experiencia vivida y el relato como mecanismos fun-

damentales de preservación y resignificación cultural.

En conclusión, el estudio plantea que la salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial no depende únicamente 

de su visibilidad pública, sino de procesos éticos de investigación, del respeto a los tiempos comunitarios y de la 

escucha atenta a los portadores de la memoria. La Procesión del Abanderado de las Almas se presenta como un 

espacio de encuentro intergeneracional que refuerza identidades colectivas, reactualiza el pasado y enfrenta las 

tensiones contemporáneas derivadas de la pérdida de confianza en el futuro y la fragilidad de los lazos sociales.

Palabras clave: priostes, procesión, memoria colectiva, patrimonio cultural inmaterial

Introducción

La Procesión del Abanderado de las Almas, 

es una práctica que integra dimensiones tanto 

religiosas, centradas en la oración por las almas de 

los difuntos, así como, cívico-militares, expresadas 

en la alegoría del cambio de mando y la jerarquía 

simbólica, cuya sostenibilidad descansa en el siste-

ma de priostazgo como dispositivo de organización 

comunitaria y poder simbólico que activa redes de 

reciprocidad, redistribución económica y cohesión 

social. Asimismo, los personajes, los objetos rituales, 

los recorridos y temporalidades de la procesión en 

las calles centrales de Pujilí y en el cementerio central, 

destacan transformaciones recientes -como el incre-

mento del número de custodios de la bandera- que 

evidencian un patrimonio vivo, dinámico y en per-

manente adaptación. De este mismo modo, figuras 

como el Taita Grande simbolizan la continuidad ritual 

y el compromiso intergeneracional con el patrimonio 

inmaterial.

En la ‘‘Guía metodológica para la salvaguarda del 

Patrimonio Cultural Inmaterial’’, herramienta desarro-

llada por el Instituto Nacional del Patrimonio Cultural, 

se encauza al patrimonio cultural inmaterial como:



2

Patrimonio Cultural Inmaterial Revista PCI

Manifestaciones y expresiones cuyos saberes, 

conocimientos, técnicas y prácticas han sido 

transmitidas de generación en generación, 

tienen vigencia y son pertinentes para una 

comunidad ya que han sido recreadas constan-

temente en función de los contextos sociales y 

naturales, en un proceso vivo y dinámico que 

legitima la resignificación de los sentidos. 

(Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 

[INPC], 2013, p.21)

Así también, la memoria está determinada 

como criterio de identificación y gestión del patrimo-

nio al considerarla, así: 

La pervivencia de las manifestaciones, las resig-

nificaciones simbólicas, las formas de transmi-

sión se hallan en la memoria, en los sentidos. 

Esos saberes son trasmitidos como un legado 

de manera oral en la práctica, en la cotidianidad 

o en los procesos de educación y de socializa-

ción. El patrimonio cultural hace referencia a 

todo lo que una comunidad ha creado, tanto en 

el ámbito material como en el inmaterial. Debi-

do a esto, está ligado al pasado. Sin embargo, 

ese pasado es reactualizado por medio de la 

memoria colectiva. (INPC, 2013, p. 45)

Desde este enfoque, la valorización de la me-

moria se da por su función de engranaje, ya que pone 

en movimiento las experiencias pasadas, y en el acto 

de narrar, la oralidad se hace corpórea, siempre con el 

encuentro de los otros. Ahora bien, en el Sistema de 

Información del Patrimonio Cultural (SIPCE)1 esta cer-

1 Plataforma técnica y administrativa gestionada por el INPC, cuyo objetivo 
es registrar, inventariar, documentar y gestionar los bienes del patrimonio 
cultural del país, tanto material como inmaterial.

canía toma acción en los portadores2 que, de manera 

autónoma, han salvaguardado las manifestaciones de 

cultura inmaterial de los tres tipos a saber: individuos, 

colectividades e instituciones. Son los primeros y la 

comunidad los que evocan las prácticas que hilan el 

patrimonio inmaterial, ya que, en tanto que narrado-

res toman lo que narran “de la experiencia; la suya 

propia o la transmitida, la toma [n] a su vez, en expe-

riencias de aquellos que escuchan su historia” (Benja-

min, 1936, p.4), por lo que la memoria opera como un 

dispositivo articulador que reactiva las experiencias 

del pasado y las encarna en la oralidad compartida, 

haciendo posible la transmisión viva desde la narra-

ción del patrimonio cultural inmaterial.

Por lo tanto, este trabajo tiene dos objetivos: el 

primero es describir el patrimonio de La Procesión del 

Abanderado de las Almas del cantón Pujilí; el segundo, 

es revelar que los instrumentos utilizados para el re-

gistro, inventario y catalogación de bienes culturales 

dados por el INPC, habilitan una simbiosis entre suje-

tos y saberes que permiten situar y localizar distintos 

discursos y miradas.

Metodología

La investigación se desarrolló desde un enfo-

que cualitativo de carácter etnográfico y descripti-

vo–interpretativo, orientado al estudio del patrimonio 

cultural inmaterial a partir de la memoria social y la 

participación de los portadores de la manifestación. 

El diseño metodológico se fundamentó en los linea-

mientos del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 

y en los criterios de registro del Sistema de Infor-

mación del Patrimonio Cultural del Ecuador (SIPCE), 

concibiendo el proceso investigativo como una cons-

2 El término ''portadores'' hace referencia a las personas, colectividades o 
instituciones que han asumido roles de salvaguardia de las manifestaciones 
de la cultura inmaterial, quienes detentan, interpretan y preservan la 
continuidad de la manifestación (INPC, 2013).



3

Patrimonio Cultural Inmaterial Revista PCI

trucción colaborativa entre investigadora, técnicos y 

actores comunitarios.

Las técnicas empleadas incluyeron la observa-

ción participante en el transcurso de la organización 

del Arrastre de la Bandera durante un largo tiempo, 

así también, el desarrollo de grupos focales, entrevis-

tas abiertas y semiestructuradas a priostes, ex prios-

tes, jochantes3, espectadores y otros portadores de 

saberes; con el fin de recuperar relatos, experiencias 

y significados asociados a la manifestación. El registro 

fotográfico y las notas de campo complementaron la 

información, priorizando siempre la contextualización 

narrativa y el respeto a las identidades locales.

Todo el proceso investigativo se desarrolló bajo 

principios éticos de consentimiento, escucha atenta 

(esto evitó una percepción de saturación de informa-

ción) y respeto a los tiempos comunitarios, recono-

ciendo que la salvaguardia del patrimonio cultural 

inmaterial exige paciencia, compromiso y una aproxi-

mación relacional al conocimiento.

El arrastre de la Bandera en Puxili4 

De acuerdo con J. Rodríguez, quién es una de 

las portadoras de la procesión, el invierno comienza 

en los primeros días de noviembre con las lluvias 

llamadas “Lágrimas de las Almas” (comunicación per-

sonal, 3 de abril, 2025), asimismo, menciona que en 

Tanicuchi (parroquia rural de Latacunga - Cotopaxi) 

y Angamarca (parroquia rural de Pujilí- Cotopaxi) se 

realizan procesiones prácticamente desde el Domin-

go de Ramos, en las que se representan las Almas 

Santas, Almas Negras y Blancas. Estas son grandes 

3 Son personajes denominados por los priostes que actúan como 
benefactores y entregan aportes a los priostes con carácter devolutivo para 
el engrandecimiento de la fiesta. Estos aportes son alimentos, bebidas, 
grupos de músicos, juegos pirotécnicos, dinero.

4 Puxili es el nombre del único ayllu que la nobleza incaica fundó en la Real 
Audiencia de Quito, en las tierras privadas de Atahuallpa Ticci Cápac, el último 
emperador Inca del Tahuantinsuyo. Estas tierras fueron heredadas por su 
hijo mayor, Francisco Topatauchi, el auqui (hombre noble). La propiedad 
estaba ubicada en Cuturiví e Isinchi en el pueblo de Pujilí (Estupiñan, 2018, 
p.38).

estructuras elaboradas con carrizo pintadas de blan-

co y negro, y son parte indispensable en las proce-

siones de Jueves y Viernes Santo. Además, agrega 

que “según los creyentes, su representación es una 

tradición con la cual se pone en escena la lucha del 

bien y mal, y cómo el espíritu de las personas pasa a 

la siguiente vida” (comunicación personal, 3 de abril, 

2025).

La manifestación de La Procesión del Abande-

rado de las Almas como patrimonio cultural toma vida 

en lugares como el cementerio, las calles centrales de 

Pujilí y la Iglesia Matriz, con una ritualidad que envuel-

ve dos sentidos: el primero es el religioso, la proce-

sión se realiza con la finalidad de rezar por las almas; 

el segundo es el culto local, que hace referencia a la 

alegoría militar. 

El elemento primordial en esta manifestación 

(ya que sin este no podría sostenerse) es el sistema 

de priostazgo, que, para la comunidad andina, “es un 

símbolo de poder, [que] refleja la posición del prioste 

en la estructura social’’ (Montes del Castillo, 1989, p. 

331), asimismo, para el antropólogo Turner “los sím-

bolos están esencialmente implicados en el proceso 

social” (1980, p.22), por lo que, se puede considerar 

que está práctica sostuvo y sostiene la ritualidad que 

se vuelca a ser una estrategia simbólica, puesto que 

regula relaciones de reciprocidad, ordena la partici-

pación colectiva y reafirma el poder como una cons-

trucción relacional, inscrita en prácticas rituales que 

producen y reproducen sentidos compartidos.

En la actividades participativas, los ex priostes 

C. Caizaguano, B. Chicaiza y L. Chiluiza (comunicación 



4

Patrimonio Cultural Inmaterial Revista PCI

Clara Caizaguano mostrando el traje del capitán y el guion que llevan los priostes, Carla Olivo, 2025.

personal, 21 febrero, 2025) señalaron que después de 

la pandemia del Covid-19 (SARS-CoV-2) no contaban 

con recursos para llevar a cabo la procesión; sin em-

bargo, los jochantes junto con la población resultaron 

ser los que sostuvieron estas prácticas, ya sea colabo-

rando con comida, disfraces, vestimentas o prestando 

sus caballos, recolectando para alquilar la bandera5 o 

comprando el licor. Como efecto, se moviliza la eco-

nomía social pensada desde la redistribución (Basti-

das-Delgado y Richer, 2001). 

La manifestación toma visibilidad 8 días des-

pués del 2 de noviembre, Día de los Difuntos en 

el Ecuador. Con un año de preparación en la misa 

campal en el cementerio central, los priostes se auto 

designan de manera voluntaria, apuntándose con 

el sacerdote de la ceremonia que casi siempre es el 

párroco del sector. En este acto litúrgico, el prioste 

5 Según los ex priostes Mercedes Caizaguano, Manuel Morales, María 
Chicaiza, Rafael Luis Chiluiza (comunicación personal, 20 febrero, 2025), 
la Bandera simboliza la Crucifixión de Cristo. En el centro se encuentran 
bordados o pintados doce símbolos que representan las 12 estaciones a 
las que hacen referencia los católicos, además en uno de los extremos se 
lee INRI. Generalmente, es de terciopelo color negro con blanco o morado 
con blanco, tiene bolados dorados y su extensión es de 12 metros de largo 
por 2 de ancho.

solicita la colaboración de los jochantes (estos pueden 

ser familiares o personas de confianza del prioste), 

por lo que cada uno procura las actividades que les 

han sido encomendadas. Entre los días 2 de octubre 

y 24 de noviembre se reparte el convite6 y, a la espera 

del día domingo anterior al 2 de noviembre, hay una 

reunión en la casa del prioste con los jochantes  para 

coordinar el horario del encuentro para la procesión 

y el retiro de las andas7, poner en listado cuáles han 

sido las acciones de los jochantes para cada activi-

dad, el alquiler de la bandera, gestionar la comida, la 

bebida, organizar a las veladoras8, la charola y tomar 

lista de las personas que personificarán a los negros9, 

quienes serán los que llevan la bandera.

Previo a iniciar la procesión en las calles de 

Pujilí, los jochantes retiran las andas, las cuales 

6 Invitación hecha de papel pergamino, en la que se escribe un breve 
homenaje a los priostes de las anteriores festividades, con la finalidad de 
invitar a los antiguos priostes a acompañar los días de festividades.

7 Las andas son plataformas utilizadas en la procesión para portar las 
imágenes sagradas.

8 Personajes que se encargan de la candelaria durante la procesión.

9 Personajes que llevan su cara cubierta de anilina negra y pintura dorada en 
las mejillas, con vestimenta de tela satinada que se diferencia entre ellos por 
los colores amarillo, azul, rojo, y celeste con rosado.



5

Patrimonio Cultural Inmaterial Revista PCI

Misa en la Iglesia Central del cantón Pujilí, Carla Olivo, 2024.

llevan las representaciones de dos ángeles vestidos 

de blanco, la Virgen del Carmen y dos cuadros que 

representan la escena descrita por la doctrina bíblica 

del purgatorio. Actualmente, se encuentran a cargo 

der la familia Morales. Luego los jochantes se dirigen 

a la casa del Prioste para recoger la bandera alquilada 

y, antes de ser levantada por los personajes conoci-

dos como negros, la bandera es estirada a forma de 

cambio de mando, similar al estilo militar, incluyendo 

los ascensos, la entrega de las gorras y la investidura 

de los capitanes. Adicionalmente, se entrega el guion 

(insignia de color dorado que llevan los priostes en 

el recorrido) que en la actualidad lo resguarda la ex 

priosta Clara Mercedes Caizaguano. 

Empieza la primera entrada con los priostes y 

jochantes, el Arrastre de la Bandera se da por parte 

del capitán y dos alféreces portando vestimenta mi-

litar con guantes blancos. El capitán carga y arrastra 

la bandera, mientras que los negros ubicados a cada 

lado son quienes la custodian y la levantan con una 

marcha: dan tres pasos al frente y uno atrás. Según 

una descripción realizada por la portadora Rodríguez 

(comunicación personal, 3 de abril, 2025), en el año 

1994 se anunció un total de 12 negros, distribuidos 

seis a cada lado, para custodiar la bandera, informa-

ción que se reitera en la entrevista realizada a la ex 

prioste Clara Mercedes Caizaguano “son 12 negritos 

que llevaban la bandera” (comunicación personal, 6 

de abril, 2025). Sin embargo, en registros fotográficos 

del último año se observa a doce negros a cada lado, 

es decir, 24 negros en total. Esta modificación posi-

blemente está dada por el número de voluntarios que 

hubo en la procesión.

Los personajes denominados negros se encar-

gan de cuidar que la bandera no se ensucie, utili-

zando un pañuelo blanco retiran basura o tierra que 

puedan dañar la pulcritud de la misma. Además, en el 

recorrido cantan loas10, por ejemplo: 

Se oprime mi corazón,

Al darles mi despedida

adiós hermana querida

adiós amada familia

Estas composiciones verbales, entonadas por 

los personajes que custodian la bandera, están mar-

cadas por la prolongación de ciertos fonemas como 

la ‘‘rr’’ y fórmulas reiterativas que refuerzan su carác-

ter liminal, por ejemplo: “rrrregala un pedarrrrito”. 

Además, regulan la interacción entre los participantes 

y los espectadores, así como refuerzan la solemni-

dad del acto y legitiman la autoridad solicitando una 

ofrenda monetaria.

En el parque “Luis Fernando Vivero”, los caba-

llos (aunque no son cabalgados) en compañía de los 

personajes negros inauguran la salida de la proce-

sión, seguidamente avanzan las andas, después el 

guion es levantado por el prioste actual, luego van los 

priostes pasados y, por último, pasa la bandera con 

10 Composiciones cortas que a manera de drama o alabanzas dedicadas a 
un elemento religiosos o a algún hecho o personaje importante (INPC, 2013).



6

Patrimonio Cultural Inmaterial Revista PCI

Arrastre de la Bandera en el ingreso al cementerio central del 
Pujilí, fotografía sin datos de autor ni fuente indentificable, 

2024

Ex priostes Familia Ronquillo, 2022. 

sus guardianes. La marcha que acompaña el reco-

rrido es fúnebre; sin embargo, en cada intersección 

de cuadras hay un descanso, durante esta pausa las 

bandas y el baile no se hacen esperar. En ese instante, 

los hombros11 ayudan a sostener la bandera en es-

pera de que el prioste baile con el guion y brinde con 

los espectadores que se encuentran en las calles del 

cantón, en ese momento se comparte el charol que 

incluye tres licores, mayorca, vino moscatel o “vino 

de las almas” y un licor de caña de azúcar. Además de 

estos personajes, se suman cuatro personas a cada 

lado de la calle, las cuales se encargan de repartir las 

bebidas.

Aproximadamente a las doce del medio día, 

todos dan la vuelta y se dirigen a la casa del prioste, 

quien brinda un almuerzo, hace la entrega de los jo-

chas12 y otorga una condecoración a las personas que 

prestaron su servicio. En la tarde, el párroco da una 

misa de víspera, en la que se permite el ingreso de 

toda la cajería: el guion, la bandera, los personajes ne-

gros y las veladoras. Así, los jochantes se encargan en 

esta liturgia de entregar recuerdos de la celebración a 

las personas. Finalmente dejan las andas en la iglesia 

y se retiran para el día siguiente ir al cementerio.

Al siguiente día, desde las nueve de la mañana, el 

prioste junto a sus jochantes retiran las andas de la iglesia 

11 Personajes negros que llevan la bandera en sus hombros.

12 Contribución de frutas, vegetales y animales que le otorgan al prioste.

y extienden la Bandera de doce metros, en este recorrido 

entran primero al cementerio las Andas, luego la Bandera 

y, finalmente, los priostes con el guión. Una vez todos en 

el panteón, el párroco ofrece la misa campal y acompaña 

al recorrido para los responsos13, dirigidos a las tumbas 

de los difuntos familiares de los priostes; además, suelen 

presentarse en aquellas tumbas que están desoladas 

(en donde no hay flores), ya que se interpreta que ha 

quedado un alma sola y está penando. Mientras tanto, 

en este recorrido los personajes negros solicitan soles14 

a los espectadores, estos últimos botan monedas en la 

bandera ubicada en el suelo, a la entrada del cementerio. 

Concluidos estos actos de fe, todos los espectadores y 

participantes se aprestan a recorrer las calles, salen por 

la puerta lateral del cementerio, dirigiéndose hacia el 

parque central del cantón Pujilí, hacia la casa del prioste. 

13 Oraciones Ave María y Padre Nuestro.

14 Dinero.



7

Patrimonio Cultural Inmaterial Revista PCI

Bandas de priostes de la familia Chicaiza y León, Carla Olivo, 2025.

Los trajes, las velas de las veladoras y los 

arreglos florales que sirven para adornar las andas, 

y las tumbas, están elaborados y producidos por los 

artesanos y costureras del lugar, menos la Bandera 

esta se alquila en Saquilisí15.

Hay una denominación de prioste, que resalta 

en cada entrevista con los portadores, es la de Taita 

Grande, este es el prioste que ha participado en las 

tres fiestas del año: La procesión del Abanderado o 

arrastre de la Bandera, La Fiesta del Corpus Christi y 

la Fiesta del Niño de Isinche; así, bajo esta denomina-

ción se puede considerar al portador Rafael Chicaiza 

como Taita Grande ya que ha participado en el año de 

1987 como prioste de La procesión del Abanderado o 

arrastre de la Bandera, en 1991 en la Fiesta de Corpus 

Cristi y en 1996 como prioste de la procesión del Niño 

de Isinche.

15 Cantón aledaño a Pujilí, ubicado en el cantón Cotopaxi.

A modo de conclusión

Al afirmar que la viabilidad de apropiación de la 

experiencia pasada y de sus enseñanzas, íntima con 

una suerte de libertad y autonomía de sus portado-

res, esta voluntad corresponde a prácticas que germi-

nan en espacios en donde se producen nuevas viven-

cias como, por ejemplo: la reunión de vísperas, la misa 

campal, la procesión, el recorrido por el cementerio, 

la sobremesa, las tertulias en la casa de los priostes 

y jochantes y los compromisos adquiridos por los 

participantes. Estas vivencias aseguran encuentros 

intergeneracionales entre los portadores y la ciudada-

nía, quienes son de distintas procedencias o perte-

necen a diversos sectores sociales. Al mismo tiempo, 

se aparta la posibilidad de inducir una permanente 

sospecha entre los que no son semejantes, genera-

da a partir del desabrigo que conlleva apropiarse de 

una identidad desarticulada con otros. En tal sentido, 

las prácticas analizadas operan como dispositivos de 



8

Patrimonio Cultural Inmaterial Revista PCI

cohesión social que contrarrestan lógicas identitarias 

construidas a partir del desarraigo y la fragmenta-

ción, que tienden a desvincular al sujeto de la relación 

constitutiva con el otro. Justamente, al inscribirse en 

una lógica de reconocimiento recíproco, la manifesta-

ción fortalece una identidad relacional configurada en 

el encuentro con la alteridad. Por ello, la Procesión del 

Abanderado se consolida como un patrimonio vivo, 

dinámico y adaptativo, cuya vigencia no reside en la 

repetición, sino en la capacidad de articular el pasado 

y el presente desde la vivencia compartida. 

En la metodología, la investigación confirma 

que los instrumentos propuestos por el Instituto Na-

cional de Patrimonio Cultural para salvaguardar el pa-

trimonio inmaterial, habilitan procesos de investiga-

ción ética y dialógica, siempre que se apliquen desde 

una lógica relacional y no extractivista. Ello refuerza 

la necesidad de priorizar la presencia en campo y el 

tiempo compartido como condiciones indispensables 

para realizar el levantamiento de información, per-

mitiendo redimir a la manifestación del olvido, inclu-

sive, si esta ya no es percibida por la población en el 

presente. 

Por otro lado, el estudio pone en evidencia los 

límites y tensiones actuales en los procesos de docu-

mentación patrimonial, particularmente en relación al 

uso de herramientas de inteligencia artificial, ya que, 

al momento de aplicarlas para actividades inherentes 

a las entrevistas, tales como las transcripciones, se 

verificó que ocasionan pérdidas de información y/o 

están erradas, pues no conciben el contexto ni las 

identidades lingüísticas propias del sector. 

En suma, la Procesión del Abanderado de las 

Almas en Pujilí revela una preocupación latente por el 

futuro, la cual se expresa en la voluntad comunitaria 

de sostener vínculos, transmitir saberes y preservar 

sentidos colectivos. El estudio confirma que existe un 

proceso social profundamente humano que se cons-

truye en las relaciones con otros, las cuales siempre 

Referencias

Bastidas-Delgado, O. & Richer, M. (2001). Econo-

mía social y economía solidaria: intento de definición. 

CAYAPA Revista Venezolana de Economía Social, 1(1), 

1-27. https://www.redalyc.org/pdf/622/62210102.pdf

Benjamin, W. (1936). El narrador. Taurus. 

Estupiñan Viteri, T. (2018). El Puxilí de los Yngas, 

el ayllu de la nobleza incaica que cuidó de los restos 

mortales de Atahuallpa Ticci Cápac. Revista de Histo-

ria de América, (154), 37-80. https://doi.org/10.35424/

rha.154.2018.38 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural. 

(2013). Guía metodológica para la salvaguardia del 

Patrimonio Cultural Inmaterial. https://www.patrimo-

niocultural.gob.ec/guia-metodologica-para-la-salva-

guardia-del-patrimonio-cultural-inmaterial/

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural. 

(2013). Instructivo para fichas de registro del Sistema 

de Información del Patrimonio Cultural del Ecuador 

Montes del Castillo, A. (1989). Simbolismo y 

poder: un estudio antropológico sobre Compadrazgo 

y Priostazgo en una comunidad andina. Anthropos. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=98237

Turner, V. (1967). La selva de los símbolos. Aspec-

tos del ritual ndembu. Siglo XXI editores. https://ver-

tov14.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/01/

la-selva-de-los-simbolos-turner-v.pdf

son diversas y sostenidas por la confianza (siempre 

frágil pero necesaria). Debe agregarse que, como 

investigadores debemos estar abiertos a escuchar y 

mirar las prácticas que resguardan al patrimonio in-

material, aunque parezcan reiterativas, se entretejen 

en la diversidad. 

https://www.redalyc.org/pdf/622/62210102.pdf
https://doi.org/10.35424/rha.154.2018.38 
https://doi.org/10.35424/rha.154.2018.38 
https://www.patrimoniocultural.gob.ec/guia-metodologica-para-la-salvaguardia-del-patrimonio-cultural-inmaterial/
https://www.patrimoniocultural.gob.ec/guia-metodologica-para-la-salvaguardia-del-patrimonio-cultural-inmaterial/
https://www.patrimoniocultural.gob.ec/guia-metodologica-para-la-salvaguardia-del-patrimonio-cultural-inmaterial/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=98237
https://vertov14.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/01/la-selva-de-los-simbolos-turner-v.pdf
https://vertov14.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/01/la-selva-de-los-simbolos-turner-v.pdf
https://vertov14.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/01/la-selva-de-los-simbolos-turner-v.pdf

