
Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancestrales para la 
ciencia local, la sanación y la política de la vida1

En las comunidades afroecuatorianas del Norte de Esmeraldas, las mujeres realizan siembras específicas en 
jardineras conocidas localmente como canoeras desde hace dos siglos. El objetivo es tener a la mano plantas 
para preservar la salud de la familia y dar buen sabor a las comidas. Partiendo de esta práctica sociocultural, nos 
preguntamos ¿es posible que las canoeras configuren un territorio con identidad propia tejido con los saberes de 
las mujeres como materia prima epistémica? Y si es así, ¿cabría la posibilidad de que la comunicación multiespecies 
sea un eje importante para la existencia de un territorio afrofemenino y sociodiverso? Así mismo, ¿sería plausible 
rastrear a través del estudio antropológico del cultivo de las canoeras, la influencia de una política no dicotómica 
para enfrentar problemáticas contemporáneas? El presente estudio aborda las respuestas que encontramos a 
estas inquietudes tras realizar trabajo de campo en las comunidades afroecuatorianas2 de Camarones y Telembí.

Palabras clave: etnografía; territorios; género; afrodescendientes; relaciones multiespecie; herbolaria

1 El presente artículo es parte de una investigación ganadora de las Líneas de Fomento a la Investigación 2025 lanzadas por el Instituto 
Nacional del Patrimonio Cultural (INPC)/ This article is part of a research project that won the 2025 Research promotion of Líneas de 
Fomento by Instituto Nacional del Patrimonio Cultural (INPC).

2 A lo largo de este estudio utilizaremos indistintamente los términos Negro/s, afroecuatoriano/a, afrodescendiente para referirnos al 
etnónimo de las personas pertenecientes a las comunidades que así se autoadscriben. Si bien es cierto, en la academia existe todavía una 
discusión crítica sin cerrar con respecto a estos términos, en la zona de estudio son utilizados en el contexto de la dignidad, el empoderamiento 
y el autorespeto, siendo este uso el que tiene peso significativo en sus lugares de vida.

Afroecuadorian Canaoeras: ancestral territories for local science, 
healing and the politics of life

Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador
INPC

https://revistas.patrimoniocultural.gob.ec/ojs/index.php/INPC

Periodicidad: semestral - continua

Abstract

Resumen

In the Afro-Ecuadorian communities of Northern Esmeraldas, women have been planting specific crops in 
planters known locally as canoeras for two centuries and their objective is to have plants on hand to preserve 
the family’s health and give good flavor to meals. Based on this sociocultural practice, we ask: Is it possible 
for canoeras to configure a territory with its own identity, woven with women’s knowledge as epistemic raw 
material? And if so, could multispecies communication be an important axis for the existence of an Afro-feminine 
and sociodiverse territory? Likewise, would it be plausible to trace, through an ethnographic study of canoera 
cultivation, the influence of a non-dichotomous policy to address contemporary issues? This study addresses 
the responses we found to these concerns after conducting fieldwork in the Afro-Ecuadorian communities of 
Camarones and Telembí.

Key words: ethnography; territories; gender; Afro-descendants; multispecies relations; herbalism

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 
Fundación Museos de la Ciudad
jalexmontufar@gmail.com

INPC Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador, 
09/2025-02/2025, vol. 3, nro.1, e14
https://doi.org/10.5281/zenodo.17682384

https://revistas.patrimoniocultural.gob.ec/ojs/index.php/INPC
https://orcid.org/0009-0000-9789-8395
https://doi.org/10.5281/zenodo.17682384


2

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

Ubicación del estudio

El presente trabajo aporta a la línea de 
investigación de los patrimonios inmateriales, a 
partir de una mirada crítica y usando una rigurosa 
metodología cuali-cuanti. El objetivo es demostrar 
que estos patrimonios hacen parte de construcciones 
socioculturales más amplias en las que el protagonismo 
de las mujeres afrodescendientes es fundamental.

En la provincia de Esmeraldas, en el cantón Eloy 
Alfaro se encuentra uno de los enclaves ambientales 
más prolíficos del país, se trata del bosque lluvioso 
tropical o Chocó Biogeográfico, también conocido en 
algunos materiales históricos como selva occidental 
del Ecuador. En este cantón se encuentran los GADs 
parroquiales Atahualpa-Camarones y Telembí. El 
primero habitado por comunidades afrodescendientes 
y centros Chachi y el segundo únicamente por población 
afroecuatoriana.

Los GADs mencionados, al igual que otros 
asentados a orillas del Río Cayapas, están influenciados 
por la presencia de dos grupos socioculturales que 
habitan estos territorios desde el siglo XVI (Rueda 
Novoa, 2001) y que actualmente conocemos como 
el pueblo afroecuatoriano y la nacionalidad chachi. 
Estudios interesados en las relaciones que mantienen 
ambos mundos, orientan sobre la existencia de una 
convivencia multifocal, un sentido plural (Yépez, 2011) 
que ha permitido el tránsito entre la preservación de 

valores y las prácticas esenciales para cada grupo, al mismo 
tiempo que les es posible compartir el bosque, el monte y 
las aguas como territorio en común. 

Esta característica particular que hace que la 
resolución de conflictos entre ambos grupos se resuelva 
gracias al tácito acuerdo de respeto y sutil distancia ante 
las profundas diferencias entre el mundo Negro y el mundo 
Chachi, ha hecho que la práctica de la siembra de canoeras 
se preserve como exclusiva de las mujeres afroecuatorianas, 
e influenció también nuestros criterios para escoger a las 
dos comunidades con las que se llegó a los acuerdos para 
la realización de este estudio, es decir, la de Camarones 
(Figura 1), adscrita a la población afrodescendiente dentro 
de la cabecera parroquial bicultural de Santa María del 
Cayapas y la comunidad afroecuatoriana de Telembí 
(Figura 2), también cabecera parroquial y cuyo territorio 
no está compartido con población chachi.

La exuberancia del paisaje y la presencia constante 
del agua, hace de esta selva pluvial una muy rica en vida 
y recursos, sus lluvias oscilan entre los 500mm3 hasta 
superar los 10000mm3 anuales. Al estar dentro del Chocó 
Biogeográfico, estas comunidades pertenecen a uno de los 
hotspots más importantes del planeta y también a una de 
las zonas que mayor deforestación y presión ha sufrido 
debido a prácticas extractivistas desde el siglo XIX (Minda, 
2002; 2012).

El Chocó Biogeográfico ecuatoriano se ha 
identificado como una de las diez unidades más diversas 
del Neotrópico, por lo que es una microrregión en sí 

Figura 1
Mapa de Camarones.

Nota. Censo Sociopolítico y de Saberes Ancestrales (IAEN, 2012).



3

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

Figura 2
Mapa de Telembí.

Nota. Censo Sociopolítico y de Saberes Ancestrales (IAEN, 2012).

Figura 3
Orillas del Río Cayapas.

Nota. Foto archivo Canoeras Afroecuatorianas (2025).



4

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

misma, caracterizada por albergar tanto al Bosque 
Húmedo Tropical como al Muy Húmedo Tropical. Se 
estima que aquí el número total de especies de flora 
llega alrededor de las 6300 (aproximadamente el 
25% de la flora del Ecuador), de las cuales 1260 son 
probablemente endémicas. Así mismo, de las 1500 
especies de aves reportadas en el país, 650 habitan en 
esta micro región (Minda, 2002; 2012). 

La abundancia de árboles como el sande, 
guayacán, caoba, cedro, guadaripo, balsa, amarillo, 
damagua y otros habitantes del bosque, lo vuelven 
rico en maderas finas, muchas de las cuales son usadas 
por las comunidades afroecuatorianas de Telembí 
y Camarones para construir sus casas a rivera del 
Río Cayapas. A partir de estos núcleos –en los que se 
concentra la actividad humana- se irradia el contacto 
con el bosque, el monte y el agua. La selva y su riqueza 
en madera ha atraído una constante presión por los 
intereses de empresas madereras.

Metodología aplicada

La intención principal de este trabajo fue captar 
la práctica de la construcción de canoeras y cultivo 
de plantas, llevada a cabo desde hace doscientos años 
por las mujeres afroecuatorianas. Para ello se aplicó 
una metodología híbrida, que combinó estrategias 
exploratorias censales y etnografía con la finalidad de 
ofrecer interpretaciones antropológicas más amplias 
que nos permitan develar un fenómeno nuevo, es decir, 
la posible existencia de un territorio afrofemenino.  

Dialogando con el Censo Sociopolítico y de 
Saberes Ancestrales del 2012 (Yépez) -estudio censal 
con enfoque etnográfico- constatamos que el número 
de casas en el poblado de Telembí era de 89 y en 
Camarones de 45. 

En primer lugar, encontramos que esta cifra de 
casas no ha tenido variaciones significativas en cuanto 
a número, pero sí en cuanto a la configuración de las 
viviendas. Enfatizando que cambian su estructura 
conforme al crecimiento y expectativas de las nuevas 
generaciones, constatamos una tendencia a construir 
segundos pisos de bloque y cemento con techo de 
zinc y en general a reemplazar la madera por bloque 
y mortero.

La principal motivación es que en ambos 
poblados han crecido las tiendas pequeñas en las que se 
venden abarrotes provenientes de Borbón, como arroz, 
azúcar, aceite, condimentos, gaseosas, agua y diversos 
detergentes para el lavado de la ropa. La inversión 
en la construcción de pequeños anexos de cemento y 
segundos pisos se complementa en ocasiones con la 
adquisición de neveras para mantener refrigeradas 
bebidas y carnes.

Para aplicar lo que llamamos “Censo de seres 
vegetales habitantes en canoeras”, confirmamos que 
de 89 casas habitadas en Telembí, en 44 se siembran 
canoeras; mientras que, en Camarones, de 45 hogares 
habitados, se siembran canoeras en 281. 

También se constató que, en el cien por ciento 
de hogares, tanto en Camarones, como en Telembí, la 
influencia de las canoeras se extiende hacia las zonas 
aledañas de las casas, en los jardines o patios, y que la 
siembra de plantas en tachos2  abarca las zonas altas y 
bajas de los exteriores de las casas.

Una vez que fueron ubicados los hogares en donde 
se practica la siembra en canoeras, se aplicó un modelo 
censal, que consistió en el diseño de dos formularios. 
El formulario A, en el que se captó información de los 
hogares en donde se siembran canoeras, para conocer 
cuantitativamente la influencia sociocultural de esta 
costumbre, así como para comprender las condiciones 
generales de las personas que cuidan estos cultivos 
y comprobar si efectivamente se trata de una praxis 
atribuible a las mujeres; y el formulario B, en el que se 
trató a cada canoera como si fuera el hogar de los seres 
vegetales que ahí se cultivan. Por ello se contaron cada 
una de las plantas sembradas para luego, con ayuda de 
un biólogo3 , determinar la diversidad de especies. El 
formulario también captó información sobre los usos 

1 El número de canoeras sembradas puede variar a lo largo de 
los años.

2 Se conoce como tachos a recipientes reciclados, como por 
ejemplo baldes plástico, ollas, tarrinas o repositorios similares 
en donde las personas siembran plantas.

3 Agradecemos el desinteresado apoyo de Rodrigo Mena de la 
PUCE, en esta labor.

Figura 4
Paisaje de Telembí con canoeras, tachos y jardines.

Nota. Archivo Canoeras Afroecuatorianas (2025).



5

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

generales de estas matitas, determinando que se 
direccionan a dos específicos: la salud y la alimentación.

La aplicación del levantamiento censal se realizó 
entre febrero y junio y contó con dos fases. La primera, 
para pilotaje y ajuste de los formularios e instrumentos 
para soportes fotográficos; y la segunda, en la que se 
afianzó la capacitación del equipo de recolectores de 
información. El levantamiento se aplicó de manera 
simultánea en Camarones y Telembí4.

En cuanto a la fase etnográfica, se hicieron 
cuatro visitas de convivencia sociocultural en ambas 
comunidades durante los meses de abril, mayo, junio y 
julio. Los materiales de apoyo fueron el diario de campo 
y los registros fotográficos; adicionalmente se realizó 
la actividad “Canoeras Comunitarias”, con la intención 
de ofrecer sostenibilidad al proyecto de investigación, 
a través de la siembra de canoeras símbolo: la abuela, 
hecha con trozos de canoa; la madre, emplazada 
en caña guadúa; la nieta, en donde los niños y niñas 
sembraron su primera canoera. Se construyeron dos: 
una en la Unidad Educativa Fiscomisional Santa María 
del Cayapas y otra en la Unidad Educativa Leopoldo N. 
Chávez en Telembí5.

.

4 El equipo de campo estuvo conformado por Camilo Arana, 
Dominga Medina, Joao Corozo, Sonia Caicedo, Félix Nazareno, 
Ana Ayoví y Pastora Jaramillo. Las capacitaciones estuvieron 
a cargo de Jeanneth Yépez con el apoyo de Felipe Escobar. Los 
registros fotográficos y audiovisuales especializados fueron 
realizados por la documentalista Katherine Noguera. Las 
ilustraciones utilizadas dentro de este texto y para materiales 
de devolución fueron creadas por el artista Mikelle Almeida.

5 Estos aportes cualitativos fueron aprovechados para la 
realización de materiales de devolución a las comunidades.

Horizontes teóricos

El encuentro multiespecies es, como ha 
sugerido Haraway, un dominio particularmente 
importante para cultivar una práctica ética. Es 
en su interior donde somos más claramente 
confrontados con lo que ella llama una 
“otredad significativa” (Haraway, 2017) […] 
en estos encuentros podemos no obstante 
encontrar maneras de ingresar a relaciones 
íntimas […] con esos otros que radicalmente 
no son nosotros […] y que tampoco son seres 
humanos. Es decir, no son seres simbólicos […] 
Como tales, nos fuerzan a encontrar nuevas 
maneras de escuchar; nos fuerzan a pensar 
más allá de nuestros mundos morales en 
maneras que pueden ayudarnos a imaginar y 
realizar mundos mejores y más justos. (Kohn, 
2021, p.184)

En el cantón Eloy Alfaro, los seres de los bosques, 
el monte y las aguas hacen parte de la vida cotidiana 
de la gente afroecuatoriana, quienes se encuentran 
inmersos en redes de relaciones que los comunican con 
estos mundos gracias a un legado intergeneracional 
con profundidad histórica, simbólica y sociocultural.

 Los abuelos y las abuelas, las madres, padres, 
tíos, tías y demás parentela forman una sociedad 
de gestores del pensamiento que activan modelos 
prácticos, éticos y críticos para enfrentar los desafíos 
contemporáneos que atraviesan sus comunidades. Esas 
posibilidades de gestar comprensiones a diferentes 
niveles de entendimiento con las múltiples especies y 
otredades políticas de la selva occidental, se traducen 
en habilidades rituales, musicales, dancísticas, de 
cuidado mutuo, de crecimiento socioeconómico y de 
construcción de futuro que marcan dinámicas que 
se juegan entre la tradición que se desea conservar, y 
los rasgos y materialidades de la modernidad que se 
escogen introducir como parte de los cambios en su 
devenir histórico.

En este sentido y dentro de este colectivo de 
gestores del pensamiento afrodescendiente de valor 
intergeneracional, enfocamos lo que -desde una 
perspectiva durkheimiana- podemos llamar “un estilo 
de pensamiento distintivo”. Es decir, una o unas formas 
interpretativas que le permiten a una unidad social 
hablarse a sí misma, de sí misma, constituyéndose en 
creadora de categorías específicas válidas (Douglas, 
1998). Pensamos que esta manera de aprehender la 
configuración de una comunidad científica, calza 
muy bien para describir los saberes y conocimientos 
que las mujeres negras del norte de Esmeraldas han 

Figura 5
Canoeras comunitarias.

Nota. Archivo Canoeras Afroecuatorianas (2025).



6

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

conseguido organizar a lo largo de generaciones a 
través del cultivo en sus canoeras.

Tomando como punto de partida la pedagogía 
lineal del método científico -que justifica la creación de 
este tipo de conocimiento a partir de la observación de 
un fenómeno, la formulación de preguntas o hipótesis, 
el análisis de los datos obtenidos, la formulación 
de conclusiones y la divulgación de la información 
obtenida- no cabe duda que las canoeras emularían 
a un laboratorio silvestre, en donde a partir de su 
cultivo, las mujeres practicarían ciencia local para el 
avance de conocimientos sobre usos medicinales, y 
cultura del saber dar sabor, mediadas por las plantas 
que siembran.

Puesto que la manera en que los resultados 
obtenidos de las experiencias en canoeras no son 
transmitidos de manera escrita, sino a través de 
una red de comunicación que combina el habla 
interespecie con la oralidad y la ritualidad, es 
evidente que la ciencia local practicada por las 
afroecuatorianas, dialoga también con el método 
fenomenológico. Porque la diversidad de momentos 
hermenéuticos, permiten captar la esencia y los 
significados fundamentales del fenómeno estudiado 
para, en este caso, ser resguardados y retransmitidos 
intergeneracionalmente (Yépez, 2011; 2018).

En nuestra investigación aplicada a la 
profundización de las canoeras como modelo de 
cultivo -tanto en lo que se refiere a la siembra de 
plantas, cuanto en el florecimiento de relaciones 

multiespecie-, nos interesa ampliar la visión crítica hacia 
la existencia de una nueva capa territorial gestada desde 
las mujeres como portadoras dinámicas de categorías 
para la comprensión integral de sus comunidades en la 
época contemporánea.

Para volver estos hallazgos plausibles para una 
reflexión antropológica simétrica, proponemos guiarnos 
por una brújula de inspiración Latouriana (Fig. 7) para -a 
la manera de un hilván teórico- permitirnos el encuentro 
con matices, nuevas inquietudes y perspectivas acaso 
inacabadas, pero no por ello menos valiosas, que hacen 
parte de los hallazgos de este trabajo.

De acuerdo con nuestra lectura y aplicación de 
lo que se sintetiza en este gráfico, la experiencia de la 
comunicación interespecies no requiere ser cribada o 
“purificada” porque no se trabaja con los fenómenos a la 
manera de formas puras y completas sino como categorías 
con contenido significativo que irradian posibilidades. En 
este sentido, aquello que inicialmente es una dicotomía 
irresoluble: la naturaleza/cultura o el objeto/sujeto, 
puede ubicarse indistintamente en cualquier momento 
de la línea del “Trabajo de mediación”. En otras palabras, 
la función del pensamiento dicotómico es una de entre 
muchas posibilidades y no la hegemónica. Es por ello 
que, al no existir un muro cerrado entre la naturaleza y 
la cultura o entre el objeto y el sujeto, las posibilidades 
de mediación se transforman en comunicación, liberando 
al ejercicio de producción epistémica de la carga que la 
modernidad colocó para calificar y separar a los saberes 
del conocimiento (Latour, 2001; 2007).

Nota. Archivo Canoeras Afroecuatorianas (2025).

Figura 6
Canoeras comunitarias.



7

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

Por tanto, para la lectura e interpretación de 
resultados, así como para la construcción metodológica, en 
esta investigación asumimos desde un inicio que al haber 
trabajado con las mujeres afroecuatorianas de Camarones y 
Telembí, lo hemos hecho con quienes hacen ciencia local; con 
creadoras que aportan al tejido epistémico con categorías, 
experimentaciones, observaciones y ritualidades, capaces de 
sostener debates y decisiones sobre temáticas que atañen a 
sus comunidades, al país y al mundo.

Desentendidos de la falseable obligatoriedad 
colonialista de justificar por qué sí o por qué no el cultivo 
de canoeras es ciencia local, desplazamos esa energía para 
el reconocimiento y enriquecimiento de nuevas categorías 
locales con plasticidad suficiente para aprehender el 
mosaico sociocultural, paisajístico, comunitario en el 
que hemos tenido la oportunidad de movernos. Nuestro 
intento ha sido dar a conocer de manera inteligible los 
ensamblajes multiespecie (Leal, 2025)  con que las mujeres 
y su protagonismo epistémico tejen respuestas a los 
desafíos que viven día a día.

Presentación de resultados
Canoeras: territorios afrofemeninos, alternativos 
y multiespecies

Para las mujeres afroecuatorianas que habitan las 
comunidades a la rivera del Cayapas, la construcción de 
sus canoeras responde a una modalidad de gestión de la 
tierra mediada por su experiencia como jefas de familia a 
lo largo de generaciones. Gracias a lo cual, ellas aportan al 
saber hacer de la vida comunitaria, moldeando el prestigio 

y las concepciones de lo valioso integradas en la 
cosmovisión del pueblo afrodescendiente.

Al censar los hogares en donde hay canoeras, 
se constató que la jefatura de hogar femenina oscila 
entre el 50% al 82% y que quienes cultivan en canoeras 
encabezan sus familias. También que se trata de 
una responsabilidad con una muy significativa 
representatividad de las mujeres, por lo que este estudio 
a través de una metodología censal, ha comprobado 
que las canoeras, como territorio alternativo en 
construcción, le pertenece a las mujeres.

Siguiendo esta línea de reflexión, conocemos que 
la estructura de pertenencia de la tierra en Camarones 
y Telembí, responde a estrategias de reconocimiento 
étnico en la que se han jugado cartas históricas 
asociadas a modelos organizacionales ancestrales y 
nuevos movimientos sociales. Es por ello que la zona 
de Camarones hace parte de la Comuna Río Santiago 
Cayapas, en tanto que Telembí lo es de la Comuna del 
mismo nombre. 

La configuración comunal de estos poblados se 
extiende hacia los montes y bosques e incluye la zona 
de influencia del Río Cayapas y sus esteros, dejando 
por fuera el bosque primario de la Reserva Cotacachi-
Cayapas, cuyos territorios son responsabilidad de la 
nacionalidad Chachi.

Desde el punto de vista geopolítico que 
comparten el Estado y las organizaciones sociopolíticas 
afroecuatorianas de la selva occidental, una Comuna 
está conformada por las numerosas comunidades 
que se van asentado a rivera del río y que a su 

Figura 7
Diagrama crítico del funcionamiento del pensamiento dicotómico.

Nota. Tomado de ‘‘Nunca fuimos modernos’’ (Latour, 2007, p. 117).



8

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

Figura 8
Gráfica de barras sobre el género de las científicas locales de las comunidades de Telembí y 
Camarones.

Nota. Censo Canoeras Afroecuatorianas (2025).

Figura 9
Gráfica del total de Jefaturas de Hogar.

Nota. Censo Canoeras Afroecuatorianas (2025).



9

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

vez están delimitadas como Gobiernos Autónomos 
Descentralizados (GADs) parroquiales. Desde el punto de 
vista de la tradición -visión que se encuentra en constante 
disputa con los intereses estatales y transnacionales 
asociados al capitalismo extractivista-, todas las Comunas 
y comunidades se unen en el Gran Palenque del Norte de 
Esmeraldas, cuyo territorio abarca a los Ríos Santiago, 
Onzole y Cayapas.

Esta poderosa constitución del territorio 
afrodescendiente en el Ecuador ha nutrido en gran 
medida el paradigma de la protección de los derechos 
fundamentales de entes naturales, introduciendo las 
prácticas de la comunicación multiespecie como una 
forma plausible de incorporar la voz de montes, bosques, 
ríos y sus habitantes más-que-humanos, al conjunto de 
los sujetos políticos6 (Yépez, 2011, 2018; Leal, 2025).

Hasta aquí, la pertenencia territorial e identidad 
de Camarones y Telembí al pueblo afroecuatoriano 
no nos deja dudas. Sin embargo, al interior de este 
mismo territorio, existe una tensión poco visible. ¿Qué 
sucede con las mujeres y su saber-hacer comunitario 
en un contexto de desigualdad en cuanto a la propiedad 
de colinos, canteros7 y casas en el poblado? ¿De qué 
manera las canoeras configuran un espacio que puede 
ser considerado como territorio afrofemenino y qué 
características lo identifican como tal?

Tipos de canoeras y nuevas territorialidades

En Camarones y Telembí la construcción de las 
canoeras sigue la línea histórica de sus tradiciones, junto 
a las casas -ya sea las que se ubican al interior del poblado 
o las que se encuentran a la orilla del río- se hunden en 
la tierra cuatro pilotes de madera o de caña guadúa, de 
tal manera que puedan soportar una canoa pequeña o un 
trozo de canoa grande. 

Las canoas escogidas son aquellas de buena 
madera que dejaron de servir para transportarse en el 
río debido a su desgaste natural. Las canoeras hechas 
con canoas se consideran las más tradicionales y son 
las que ofrecen su nombre a este modelo de cultivo. En 
Telembí, poblado muy nombrado por mantener antiguas 
tradiciones del pueblo Negro, es posible encontrarlas 
todavía, imprimiendo en el paisaje la visión onírica de 
canoas navegando también sobre la tierra. 

6 Como señala el antropólogo jurídico Rodrigo Llanes (2023), 
“puede resultar extraño que un río o una montaña tengan 
personalidad jurídica, pero recordemos que otras entidades 
no humanas, como las empresas y los buques también poseen 
dicho estatus legal” (Leal, 2025, p. 6).

7 Los colinos son espacios que se encuentran fuera del poblado y 
en los que se siembran principalmente verde, frutales diversos, 
coco y cacao; el cantero es un espacio dedicado exclusivamente 
a la siembra de caña de azúcar.

Figura 10
Canoera montada sobre canoa.

Nota. Archivo Canoeras Afroecuatorianas 2025.

Además de este prototipo, existe la canoera 
cuadrada elaborada con caña guadúa y que puede 
ser de uno o dos pisos. Es la preferida en Camarones, 
poblado en el que también se construyen canoeras 
directamente al piso. Las canoeras de caña guadúa 
son consideradas las “embajadoras” de esta forma de 
siembra, ya que por su versatilidad se han incluido en 
capacitaciones y programas de formación impulsados 
desde las unidades educativas de diversos GADs, con 
el apoyo de ONGs y la Prefectura de Esmeraldas8. 
También en Camarones el ingenio ha llevado a reciclar 
antiguos refrigeradores y congeladores dañados 
para montar canoeras, auténticas metáforas de las 
ontologías divergentes y resignificaciones paisajísticas 
de la modernidad.

El traslado de los pilotes y la montada de la 
canoera -del modelo que fuere- es un trabajo muy 
duro, por lo que las mujeres se ayudan entre sí o piden 
apoyo a la parentela o vecindad masculina. Cuando esta 
ayuda no se consigue fácilmente, las mujeres optan por 
delimitar el espacio de la canoera sobre la tierra, lo que 
es posible solamente en suelos planos.

8 Mención aparte merece el trabajo del capacitador local 
Ramiro Corozo y del profesor Camilo Arana, quienes 
mantienen la sostenibilidad de estas iniciativas.



10

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

Figura 12
Canoera montada sobre refrigerador dañado.

Figura 13
Preparando los postes de caña guadúa para montar una canoera.

Nota. Archivo Canoeras Afroecuatorianas 
2025

Figura 11
Canoera montada sobre caña guadúa.

Figura 14
Montando una canoera de caña guadúa.



11

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

Luego viene la preparación de la tierra dentro 
de la canoera, las dueñas de las canoeras tienen 
distintas preferencias, fruto de la experimentación, 
para algunas, es esencial la marmaja, es decir, tierra 
enriquecida con hojarasca y residuos de árboles que se 
trae de las orillas de ríos o esteros; para otras mujeres 
la marmaja no es necesaria y se prefiere enriquecer la 
tierra de la canoera con otra que se trae de los colinos.

Las diferencias dependen del conocimiento 
adquirido por las mujeres durante las visitas que 
realizan a otras comunidades, algunas han constatado 
que en zonas en donde el agua se ha contaminado 
debido a la presencia de focos de minería -por lo 

general ilegal y no-artesanal-, la marmaja no es 
buena. En estos viajes también aprendieron que 
cuando usan tierra de colinos donde se utiliza 
demasiado fertilizante, la siembra en la canoera 
desfallece poco después de la siembra. Gracias a 
estas experiencias, la tierra de cada canoera es 
especialmente limpia, fértil y bien balanceada.

A continuación, se procede a la siembra, ya 
sea a partir de semillas o de plántulas que se dejan 
crecer en almácigos temporales ubicados cerca de 
las canoeras o en canoeras viejas. En el censo de 
seres vegetales que aplicamos, descubrimos las 
siguientes cifras:

Figura 15

Censo Canoeras Afroecuatorianas 2025.

Nota. Fuente, censo Canoeras Afroecuatorianas 2025, gráfico realizado 
por la autora.

POBLADOS TELEMBÍ CAMARONES

Científicas locales 
encuestadas/Hogares

44 28

Canoeras registradas 54 40

 Número de plantas 
sembradas/habitantes 
vegetales 1326 1157

Número de especies 
detectadas entre am-
bas comunidades 74

Promedio de plantas 
por canoera en ambas 
comunidades 29

Figura 16

Censo Canoeras Afroecuatorianas 2025.

Nota. Gráfico realizado por la autora.



12

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

levantado entre el dosel de la selva y el poblado a nivel 
de río. Tomando en cuenta las presiones que vive la selva 
occidental y la tendencia a la explotación extrema y la 
desterritorialización, el descubrir la gran densidad de 
seres vegetales sumada a la importancia y vigencia de 
las canoeras, nos permite verificar la existencia de un 
territorio sociodiverso, en el que tanto las plantas, así 
como las científicas locales y las comunidades, participan 
de un modo de organización social que les es propio.

Con la intención de dar a conocer las 74 especies 
-a las que pertenecen las 2483 plantas-sembradas en las 
canoeras visitadas durante esta investigación, así como 
su ubicación, nombres nativos, nombres científicos y 
usos, ofrecemos la siguiente infografía:

Como podemos observar el número 
de plantas y la diversidad de especies que son 
cuidadas es lo suficientemente significativo como 
para sostener que las canoeras configuran un 
espacio territorial afrofemenino, cuya presencia 
y pertenencia integral a sus cuidadoras, subvierte 
la costumbre consuetudinaria reforzada por las 
leyes de liderazgo, en la que los varones tienen 
todavía la prerrogativa de propiedad sobre espacios 
territoriales comunitarios.

A través de esta práctica y de sus 
conocimientos, las mujeres tejen un saber-hacer 
aprehensible y observable pues hemos constatado 
que las canoeras son un territorio intermedio 

Figura 17
Infografía de las 74 especies de plantas censadas en canoeras en Telembí y Camarones.

Nota. Autor Mikelle Almeida. Canoeras Afroecuatorianas 2025.



13

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

Las científicas locales de Camarones y Telembí

En el Norte de Esmeraldas el territorio se vive a 
la manera de un mosaico ensamblado por las aguas de 
los ríos, los esteros y las lluvias. Dentro de este mosaico 
es posible la coexistencia de distintas ontologías, de 
múltiples especies con capacidad de comunicación. Para 
que este escenario aterrice en la práctica política local, 
hacen falta personas con las habilidades éticas y lógicas 
necesarias, personas capaces de crear para la ciencia 
local categorías discernibles y útiles tanto para la vida 
comunitaria como para el fortalecimiento de su propia 
comunidad epistémica.

Nos referimos a las científicas locales de 
Camarones y Telembí, quienes colaboraron con nuestro 
estudio a la manera de representantes de las numerosas 
comunidades del pueblo Negro del norte de Esmeraldas.

A nivel general, la población de Telembí y 
Camarones mantiene a la mayoría de su población en el 
rango de 0 a 35 años de edad, cifras que se corresponden 
con la tendencia a las uniones de parejas jóvenes y a una 
temprana iniciación de la vida sexual activa. Es por ello 
que al observar la faja etaria de las mujeres que cultivan 
en canoeras, ubicadas en un promedio de 46 años de 

edad, observamos que se trata de personas que ya 
han generado vínculos parentales fuertes dentro de 
su comunidad, ya que suelen ser madres jóvenes y 
abuelas, o incluso bisabuelas que aún no han llegado 
a los 50 años.

Esta característica viene de la mano del tipo de 
plantas que se siembran en las canoeras. Todas son 
medicinales y/o para sazonar alimentos, resultando 
que estas sazones también se enmarcan dentro de la 
preocupación por el cuidado del hogar y por preservar 
la salud a través de lo que se ingiere, la comida debe ser 
sabrosa y saludable. Así mismo, se evidencia que este 
territorio afrofemenino toma una gran distancia en 
técnicas y usos de aquel destinado para la agricultura 
en colinos y canteros. Las canoeras no son para la 
circulación mercantil sino para la creación de redes 
de conocimiento. 

Al encontrarse cobijadas por los cuidados 
y saberes que circulan en torno a las plantas 
medicinales y a su asociación con ritualidades 
necesarias para curar aquellos males que el médico no 
cura, indagamos sobre una posible correlación entre 
la adscripción religiosa de nuestras colaboradoras y 
su interés por las canoeras.

PROTAGONISMO FEMENINO EN LA PRÁCTICA DE LA CIENCIA LOCAL

Científicas/os locales en Camarones Científicas/os locales en Telembí
Ana Corina Ayoví

Yirabel Corozo

Orfelina Corozo

Vanessa Corozo

Mabel Hurtado

Felisa Caicedo

Denny Corozo

Dalia Caicedo

Maribel Nazareno

Maura Ayoví

Dadi Arroyo

Duffer Medina

Telva Corozo

Dominga Medina

Katrin Corozo

Joao Corozo

Priscila Ayoví

Nubia Medina

María Nazareno

Enni Lorena Corozo

Sonia Caicedo

María Dolores Medina

Claudia Quintero

Teófila Caicedo

Lenni Angulo

Merlin Quintero

Loida Nazareno

América Nazareno

Florecia Marlene Nazareno

Eliana Orobio

Valentina Mina

Fabiola Ayoví

Fausto Quintero

Erodita Nazareno

Figura 18



14

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

Edelino Jaramillo

Eneli Corozo

Dayanna Ortiz

Alicia Garcés

Martha Jaramillo

Daniela Corozo

Escuela Santa María del Cayapas

Carlos Alfredo Quiñónez

María Panezo

Héctor Ayoví

Octaciano Caicedo

Mercedes Ortiz

Denny Orobio

Ernestina Valverde

Bety Caicedo

Catalina Corozo

Carolina Ayoví

Yole Ayoví

Dalia Nazareno

Yibana Corozo

Jesús Ayoví

María Ayoví

Tifani Liliana Cañola

Narcisa Valverde

Cindi Caicedo

Ali Medina

Agustina Ayoví

Sandra Mina

Everjita Medina

Doris Caicedo

Joconda Nazareno

Enni Caicedo

Lourdes Ayoví

Trinidad Corozo

Graciela Mina

Juana Nazareno

Martina Ayoví

Nota. Censo Canoeras Afroecuatorianas 2025.

Encontramos que el cultivo de las canoeras 
responde a una red de conocimientos suprareligiosa, 
capaz de formar una red epistémica en la que las 
diferencias de religión no influyen significativamente 
en la práctica del cultivo en canoeras.

Comunicación multiespecie y categorías 
propias para la salud y la alimentación

Yo aprendí viendo como mi mamá y mi abuela 
sembraban en las canoeras y así mismo 
mi abuela vio a la suya. Nosotras alzamos 
canoeras para tener a mano lo que necesitamos 

para la cocina y para curar a los bebes. Antes 
no había ese Maggy, ese Ranchero9.  Solamente 
se cocinaba con nuestras hierbas. Chillangua, 
chirarán, cebollín. (Entrevista 3, comunicación 
personal, 16 de abril de 2025)

El aprendizaje intergeneracional es la principal 
fuente de educación no formal entre las mujeres 
del Norte de Esmeraldas, Camarones y Telembí son 
comunidades afrodescendientes a las que el Estado 

9 Marcas de condimentos artificiales que se usan 
comúnmente para sazonar alimentos.



15

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

de las experimentaciones y en la fama de las 
mujeres al lograr tratamientos preventivos y 
curativos para algunas enfermedades. Es el caso, 
por ejemplo, de la dulcamara, planta que tuvo un 
repunte en su siembra en la primera década del 
siglo XXI. En aquella década, durante los viajes 
estacionales que hasta el presente realizan las 
mujeres afroecuatorianas para buscar trabajo 
como servidoras domésticas en Quito, Guayaquil, 
Esmeraldas y otras ciudades, ellas encontraron 
que muchas de sus patronas usaban dulcamara 
para la prevención de muchas enfermedades, 
principalmente el cáncer (Yépez, 2007). La voz se 
corrió y las mujeres comenzaron a experimentar 
la mejor manera de cultivar dulcamara. Algunas 
consiguieron semillas en las ciudades, que 
sembraban directamente en la tierra de las 
canoeras o en almácigos para trasplantar luego 
las plántulas, este último sistema resultó ser el 
más apropiado. Las “patitas” de dulcamara fueron 
muy codiciadas debido a que las experiencias con 
la planta ofrecieron resultados muy beneficiosos,

las mujeres probaron diversos modos 
de aprovecharla, crearon posologías, recetas, 
ungüentos, tomitas, aguas de tiempo, tés, 
concentrados y la combinaron también con 
otras plantas. Cuando se enteraban de que 
alguna persona en la comunidad sufría de algún 

ofrece atención limitada e insuficiente en temas de salud, 
educación y servicios básicos. 

Según los datos del Censo Sociopolítico y de 
Saberes Ancestrales 2012 (Yépez), la media de máximo 
nivel educativo alcanzado por las mujeres era primaria 
completa. Si bien es cierto, hasta 2025 las nuevas 
generaciones intentan concluir su educación secundaria, 
entre las científicas locales se comprobó que la primaria 
completa seguía siendo el máximo nivel educativo 
alcanzado, encontrando que entre las de mayor edad, 
hay casos de analfabetismo funcional agravados por la 
edad. De manera inversamente proporcional a la falta 
de educación formal, observamos que la producción 
de conocimientos no formales ha ocupado una parte 
importante de la vida de las mujeres. 

Las canoeras son levantadas en cualquier época 
del año y su tiempo de utilidad depende directamente de 
los cuidados que sus dueñas puedan ofrecer a sus plantas, 
con quienes ellas entablan relaciones híbridas. Por un 
lado, se saben conscientes de que son seres vivos del reino 
vegetal y por otro, que a pesar de ello es posible establecer 
comunicación. El resultado de las pláticas, observaciones, 
rezos, cuidados entre las mujeres y sus plantas es el 
contenido de las conversaciones entre abuelas, madres y 
nietas. 

A lo largo del tiempo, esta red de vivencia 
comunicativa multiespecie, provoca cambios en las 
preferencias por sembrar ciertas especies, en el resultado 

Nota. Censo Canoeras Afroecuatorianas 2025. Gráfico realizado por la autora.

Figura 19
Plantas más sembradas en Camarones.



16

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

dolor, empacho o tumoración, experimentaban con 
posologías personalizadas para ayudar a la persona 
enferma, el alivio de las personas venía y con él la 
fama de la planta y la consiguiente transmisión entre 
mujeres de sus descubrimientos.

Este ejemplo ilustra con claridad el trabajo 
de la mediación comunicativa en el fenómeno de las 
relaciones interespecie entre seres más-que-humanos 
y los humanos. Las mujeres saben cómo piensan sus 
plantas y no necesitan justificar esta relación como si 
se tratara de una producción simbólica o de un evento 
inverosímil. El fenómeno es real, tiene densidad 
histórica y existencia en varias generaciones en el 
pasado y una proyección de futuro.

Las semillas viajeras que, como la dulcamara, 
vienen del exterior, son acogidas en el micro-cosmos 
de las canoeras junto a las plantas abuelas. Esta forma 
de categorizar las relaciones y la vida que sucede entre 
los seres vegetales de la canoera, configura el modelo 
de transmisión de conocimientos; una narrativa 
sensible a la vida desde la cual las mujeres aportan a la 
trama con los hilos de la episteme femenina que junto 
a los de la cultura local, forman el particular tejido 
social que vibra en el norte de Esmeraldas.

Con el pasar de las generaciones las hierbitas 
se han unido a las memorias sensoriales, al buen 
gusto y al sabor de las comidas afroecuatorianas. Al 
decir sabores y saberes, hablamos de la convivencia 
multiespecie que mantiene unidas a las mujeres con 

sus hierbitas y sus canoeras. Dar sabor a las comidas es 
también preservar la salud de la familia.

Es por ello que la cebolla de mata y la familia 
Lamiaceae a la que pertenecen la chillangua, todos 
los tipos de oréganos de Camarones y Telembí y la 
albahaca, son plantas abuelas. Han coexistido desde hace 
generaciones dando sazón a los tapados de carne de 
monte, de res, de cerdo, pescado, raya, camarón de río, 
así como a las sopas de tortuga o pescado. Estas comidas 
complementadas con verde, son la dieta principal del 
pueblo Negro del norte de Esmeraldas.

Las principales plantas viajeras en 2025 
encontradas en nuestro censo de seres vegetales, fueron 
la albahaca colombiana o albahaca blanca y la cúrcuma. 
La primera llegó gracias a los viajes para visitar parentela 
en la zona de Buenaventura y la segunda tiene una historia 
similar a la de la dulcamara. Se la considera citadina, 
ya que se incorporó a las canoeras por ser la planta de 
moda en las casas en las que trabajan las mujeres de 
Telembí y Camarones.  Junto a las hierbitas de sazón 
están también plantas de ensalada como el tomate y el 
pepino. La noción de plantas viajeras dialoga muy bien 
con la categoría de especies exóticas y especies nativas, 
encontrando que esta dicotomía se flexibiliza gracias a la 
hospitalidad que brindan las canoeras, en donde, con el 
pasar de las generaciones, las plantas exóticas se vuelven 
parte de la comunidad.

Curar a las personas es cuidarlas y por ello las plantas 
de las canoeras tienen habitantes medicinales. En este 

Nota. Censo Canoeras Afroecuatorianas 2025. Gráfico realizado por la autora.

Figura 20
Plantas más sembradas en Telembí.



17

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

territorio afrofemenino, el conocimiento sobre los males 
que el médico no cura tiene un papel fundamental, aquí se 
elaboran los hilos en los que los matices de la ritualidad son 
protagónicos.

El llantén, diescansel, menta guasca, chivo, espíritu 
santo se utilizan para la curación del espanto seco o de 
agua, mal de ojo y colerín, estos males han convivido junto 
a la gente de las comunidades a la manera de un colectivo 
híbrido, en el que los más-que-humanos, los humanos y 
los seres espirituales comparten hablas interpescies. No 
se trata solamente de la producción de capas simbólicas 
de entendimiento sino de realidades aprehensibles y 
materializables culturalmente en prácticas útiles y eficaces.

Paisajes cosmopolíticos

Las canoeras como territorios afrofemeninos, 
extienden su influencia fronteriza hacia otros dos espacios 
experimentales: los tachos y los jardines aledaños a las 
casas. Siguiendo la misma práctica de construcción de 
lo valioso, vivenciada por la comunidad epistémica de 
científicas locales, los recetarios para curar todo tipo de 
males contienen las pautas de su cosmovisión.

Los tachos son una extensión del paisaje/
territorio de las canoeras, las especies que se siembran 
son similares. También hay plantas nativas y viajeras 
que pueblan los espacios altos de las casas, los balcones 
y sitios aledaños; a diferencia de las canoeras, los tachos 
son un modo intuitivo de siembra que también se observa 
en la zona chachi aledaña a Camarones.

Antes de la llegada del plástico al río Cayapas, 
en lugar de tachos se utilizaban mates y utensillos de 
cocina envejecidos para sembrar plántulas y las canoeras 
elaboradas en canoas eran más numerosas.

El paisaje que ofrecen los jardines está lleno 
de belleza y fragancia, estos no son podados para ser 
ornamentales, se aprecia su vitalidad silvestre que los 
vuelve nodos multiespecie. Aunque este estudio no se 
encargó del tema de los polinizadores, en los poblados las 
científicas locales son conscientes de la gran cantidad de 
pájaros, quindes e insectos que se alimentan de las flores 
y frutos de este ecosistema multiespecies.

Canoeras, tachos y jardines son el paisaje de 
encuentro de saberes y memorias que las abuelas 
transmiten a sus hijas y ellas a las nietas de aquellas. Los 
lazos intergeneracionales son el vehículo por excelencia 
de la materia prima epistémica, las nietas conocen lo que 
sus madres y abuelas saben y cuando tengan sus hijas les 
contarán y practicarán juntas, hablarán de nuevas semillas 
viajeras, seguirán sazonando con chillangua y chirarán, 
nombrarán a las plantas con metáforas únicas: lengua 
de suegra, dame dinero, chivo, espíritu santo, gallinaza, 
alimentarán narrativas que seguirán alimentando el 

significado de la tradición como un soporte con 
raíces en la historia y la oralidad, y al mismo tiempo 
continuarán innovando, viajando y enfrentando el 
presente, como sucedió durante el COVID-19:

Acá en Telembí no hubo casos de COVID. 
Pero cuando a alguien le asomaban síntomas de 
alguna gripe fuerte nosotros le hacíamos los bajos 
(vaporizaciones con plantas) a base de la plantita del 
mentolillo. También se hacía limonada y se usaba 
mucho las tomas con hoja de guanábana (Entrevista 
12, comunicación personal, 18 de julio de 2025).

Nota. Archivo Canoeras Afroecuatorianas 2025.

Testimonios como este fueron recogidos por 
decenas entre nuestras científicas locales, quienes 
no solamente nutren el paisaje territorial con sus 
saberes, sino que contribuyen al cuidado de la salud 
de bebés, jóvenes y ancianos, al estar enteradas de 
las necesidades de las distintas generaciones. Para 
ellas el cuidado de los abuelos y abuelas significa el 
conocimiento de la vida propia.

Por ello, el paisaje medicinal que entre canoeras, 
tachos y jardines sobrepasan los 5000 seres vegetales, 
implica el cultivo de plantas, pero también de un 

Figura 21
Hierba luisa sembrada en tacho.



18

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

futuro. Las científicas locales son las responsables de 
esta resignificación constante y de sostener el poder 
transformador de la autoeducación no formal, en un 
país que históricamente les ha negado el pleno acceso 
a varios derechos básicos al haber puesto el Estado 
al servicio del extractivismo y de la continuación 
sistemática del racismo estructural.

Las políticas de la vida y la ética contrahe-
gemónica afrofemenina

Son las once de la noche y en la escalinata 
principal de Telembí, la que da a la glorieta se 
escuchan las voces, “llegó el muerto, llegó el 
muerto”. En una canoa alquilada el ataúd de un 
joven hombre de 26 años de edad cumplía la 
parte final de su travesía. Ser enterrado en su 
pueblo natal fue la volutad de toda su familia. 
Significaba el regreso al hogar y la oportunidad 
de que la tragedia de su sucidio no estancara su 
espíritu (Entrada Nro. 18, diario de campo, 23 
de mayo de 2025).

Cantar alabados para quienes fallecen siendo 
mayores de edad y chigualos para las infancias es una 
costumbre centenaria en el Norte de Esmeraldas. 
Su permanencia en el tiempo fortalece las raíces 
de la tradición e identidad afroecuatoriana pues se 
nutre de materiales simbólicos, oníricos y poéticos 
tejidos en el inconsciente colectivo; sin embargo, 
las tradiciones son capaces de mantenerse, no 
solamente por aquello que puede permanecer sino 
también por lo que ayudan a innovar y a resignificar.  

Durante los espacios de conversación a 
profundidad mantenidos con las científicas locales 
cuidadoras de canoeras, surgió un rasgo particular 
que, en comparación con estancias en este mismo 
territorio en años anteriores (Yépez, 2011; 2018), 
resonó de manera diferente. En los últimos tres 
años, han aumentado los alabados para hombres 
jóvenes que se suicidan o que quedan atrapados en 
relaciones con pandillas vinculadas al narcotráfico 
en las ciudades de Esmeraldas y Guayaquil, 
principalmente, y también en poblados de la 
Amazonia en donde varias familias del Norte de 
Esmeraldas se han asentado en busca de empleo. 

Varios de ellos dejaron cartas o mensajes 
en redes sociales antes de quitarse la vida y no 
llegaron a cumplir 36 años. Pese a que nuestros 
diálogos no estaban direccionados a hablar del 
tema, la violencia era una narrativa presente: 
sobrinos, hermanos, jóvenes padres de familia, son 
una preocupación actual por la suerte que pueden 
correr. 

La movilidad estacional de hombres y mujeres 
de Telembí, Camarones y demás comunidades de 
rivera de río, es un rasgo común que repuntó desde 
las últimas décadas del siglo XX. pero que ahora 
tiene otra connotación: la inseguridad laboral debido 
al fortalecimiento del crimen organizado y de sus 
repertorios de reclutamiento de trabajadores jóvenes, 
preferentemente en situación de dificultad económica.

Según uno de los relatos recogidos, “mi sobrino 
comenzó en un trabajo que le ofrecían como guardia de 
seguridad. Después resultó que no era ese el trabajo y 
luego tuvo miedo de salirse porque le amenazaron con 
hacer daño a su familia. Antes de quitarse la vida me 
llamó y me dijo que esa era su única salida” (Entrevista 8, 
comunicación personal, 20 de mayo de 2025).

En los camposantos de Telembí y Camarones 
están las evidencias de esta nueva realidad; tumbas de 
hombres jóvenes, cuyas causas de muerte en los últimos 
tres años han sido suicidio, acuchillamiento o encuentros 
violentos con armas de fuego, ocurridos fuera de estos 
territorios.

Pero, ¿por qué este tipo de violencia no llega a 
las comunidades como Telembí o Camarones? Algunas 
respuestas se encuentran en el valor sociocultural que 
tienen estos poblados para los jóvenes que salen a las 
ciudades, sus lugares de origen son su hogar y el lugar 
asignado simbólica y territorialmente a las madres y al 
vínculo femenino de su historia de vida.

Otro filón de análisis es el que nos muestran los 
datos de nuestra investigación, según la cual las relaciones 
multiespecie entre las mujeres y sus canoeras leídas 
como territorio afrofemenino, proyectan un modelo de 
organización social en el que la cooperación interespecie 
es un acto político que asegura la supervivencia 
económica integral.

Enraizar la resolución de conflictos como una 
práctica que reitera la fortaleza de la parentela, no 
es solamente reforzar una tradición, es trasladar el 
poder del saber hablar con otras especies a la mesa de 
negociaciones junto a los valores espirituales, haciendo 
de la construcción de lo valioso un derecho al que se 
accede a través de la alimentación con gratitud; de la 
participación en la hospitalidad del alma que brinda los 
alabados, chigualos y en general todo el soporte ritual del 
calendario religioso del pueblo Negro.

Esta política de la chillangua y chirarán, 
-plantas infaltables en las canoeras, tachos y jardines- 
se transforma en vehículo sensorial, en episteme viva 
que teje el punto de vista de las mujeres: lo que ellas 
pueden decir y dicen sobre sí mismas, sobre el lugar 
de la tradición y de sus aportes que son tangibles como 
aquel territorio intermedio entre el dosel y el nivel del río 
que han construido y poderoso al influir en su realidad 
sociocultural.



19

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

Al relacionarse con las plantas y el territorio, 
al decir “punto de vista afrofemenino”, hablamos de 
una forma de categorizar el mundo que no requiere 
justificar, la absoluta otredad del mundo espiritual o de 
las especies distintas a la humana, sino que hace de esta 
dicotomía frente a lo humano una parte de la reflexión. 
Entre las científicas locales de Telembí y Camarones, la 
realidad es un tejido flexible que puede ir en distintas 
direcciones, cuando se conecta con el cuidado de las 
plantas; cuando se asimilan y disciernen innovaciones 
para mejorar su crecimiento; cuando la canoera es hogar 
de plantas viajeras y plantas abuelas, se pone en juego el 
músculo epistémico. La memoria -que para nada opera 
como un registro lineal y cerrado- humaniza con su 
juego interpretativo aquel conocimiento que se preserva 
y se transmite a través de los vasos comunicantes que 
son las abuelas para sus hijas y para sus nietas.

Lo que se transmite se caracteriza por exponer 
el continuum vida/muerte/vida, donde la muerte ofrece 
posibilidades éticas que liberan las almas de los difuntos 
a través de los alabados y la comensalidad; es decir, a 
través de una política ritual gracias a la cual los vivos 
se responsabilizan de su territorio y de la pervivencia 
futura de sus comunidades.

Canoeras comunitarias, futuro y protagonismo 
afrofemenino

Durante el caminar por Telembí y Camarones 
observamos los matices del punto de vista de las mujeres 
afrodescendientes aplicadas a su cotidianidad. Las 
mujeres siguen teniendo hijos en el rango etario de los 
15 años y van a tener partos -en mayor o menor medida- 
hasta que se termine su vida fértil; si bien es cierto, 
son conocedoras de métodos propios de la herbolaria 
y la ritualidad, así como de saberes médicos básicos 
sobre anticoncepción e interrupción de embarazos, sus 
decisiones en cuanto a la maternidad guardan relación 
con la confianza que tienen en sus lazos comunitarios.

Un bebé -un morito o morita10 - es recibido con 
enorme amor y nace en una hamaca metafórica tejida por 
los brazos de abuelas, bisabuelas, tías, primas, hermanas, 
vecinas y parentela en general; los niños y niñas, los 
renacientes, son alimentados con esa “sangre de 
chillangua y chirarán” a través de la cual su cultura llega 
a sus venas, a sus células, a su proceso de humanización 
que nace ya territorializado y con sentido de pertenencia, 
pero llegan también a un país, a un mundo en el que la 
gente Negra todavía es estigmatizada y racializada. Ven 
la luz en un Estado que ignora sistemáticamente los 
derechos de las especies humanas y más-que-humanas 

10 Apelativo cariñoso para los niños desde los 0 hasta los 3 años 
de edad.

de la selva occidental y que se hace presente con 
fuerza cuando se trata de extraer, explotar y arrasar 
sin ningún sentido con la vida de los bosques.

La política del ciclo de la vida/muerte/vida hace 
conciencia de esta realidad. El horizonte sociocultural 
alimentado por la episteme afrodescendiente no 
se limita al fortalecimiento simbólico, sino que lo 
amplifica para crear narrativas en las que se valora 
el protagonismo afrofemenino en la defensa de los 
derechos supraterritoriales de las aguas, los montes, 
los árboles y todos sus seres.

Quienes levantan canoeras en el presente son 
las abuelas y las jóvenes que construyen un futuro. 
Como lo han demostrado los datos del censo de seres 
vegetales habitantes en canoeras que presentamos en 
acápites precedentes, la cantidad de conocimientos 
aprovechables generados por sus cuidadoras, las 
transforman en valiosos repositorios de la ciencia 
local en red. A sabiendas de que la educación formal 
desconoce el protagonismo de las científicas locales, 
nuestro proyecto impulsó la construcción de dos 
conjuntos de canoeras símbolo: la abuela, la madre 
y la nieta; el primer grupo se encuentra en la Unidad 
Educativa Fiscomisional Santa María del Cayapas y el 
segundo en la Unidad Educativa Leopoldo N. Chávez 
de Telembí.

La siembra inaugural, propició el 
reconocimiento de las científicas locales, quienes 
transmitieron sus conocimientos a niños y niñas que 
sembraron su primera canoera. Nuestro objetivo 
a mediano y largo plazo es unir la red de científicas 
locales a la de los docentes de ambos poblados. Para 
este fin, además de las canoeras símbolo, nuestra 
investigación generó un kit educomunicativo 
-formado por un video, una infografía modelo (Figura 
15) y un conjunto de láminas - apto para ser utilizado 
por los/las docentes locales en las clases de ciencias 
naturales de los estudios primarios y en las de ciencias 
ambientales del bachillerato; también puede ser 
aplicado por docentes del país en general, que deseen 
poner en valor las prácticas socioculturales de estas 
comunidades y darlas a conocer en sus clases.

Las canoeras configuran un territorio 
afrofemenino en el norte de Esmeraldas, no mediado 
por el mercado, que revela su propia organización 
sociodiversa y multiespecie. El reconocimiento de la 
existencia de este modelo territorial abre el debate 
sobre la protección especial vinculada a los derechos 
de la naturaleza que merece este espacio que ha 
demostrado ser distinto al del bosque, su dosel y al 
que se encuentra a nivel del río. Es diferente también 
de los colinos, los cultivos agrícolas y los canteros.



20

Jeanneth Alexandra Yépez Montúfar 

Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 2025

Si bien es cierto en este estudio nos acercamos 
a las mujeres de apenas dos comunidades, la realidad 
es que el mundo femenino de todo el sistema fluvial 
de los ríos Cayapas, Onzole y Santiago participan de 
esta red que además de significativa, es gigantesca. Si 
tomamos en cuenta que el censo de seres vegetales 
que habitan en canoeras se realizó en apenas dos 
comunidades, descubriéndose una diversidad de 74 
especies y alrededor de 5000 plantas sembradas en 
el paisaje compuesto por canoeras, tachos y jardines, 
¿cuál no será la diversidad y extensión del territorio 
afrofemenino proyectado en todo el sistema de 
comunidades del pueblo afroecuatoriano?

La metodología con propósito participativo 
y con enfoque hacia el protagonismo de pueblos 
y nacionalidades, demuestra que la confluencia 
de ciencia, política y tradiciones es posible y nos 
permite imaginar y concretar pragmáticamente 
futuros posibles. En ellos los derechos de los seres 
humanos y más-que-humanos dialogan para -desde 
las localidades- contribuir a problemáticas nacionales 
y planetarias como el calentamiento global; la 
recuperación de una cultura de paz no securitaria ni 
armamentista; el avistamiento de la salud integral; el 
cierre de la brecha de género; la desestructuración del 

racismo y el abrazo de la educación pública con calidad 
en todos los niveles como el justo acceso al derecho a un 
futuro en las mejores condiciones posibles.

Fecha de recepción: 29 de septiembre de 2025
Fecha de aceptación: 5 de noviembre de 2025

Figura 22
Consolidando las canoeras comunitarias.

Nota. Censo Canoeras Afroecuatorianas 2025. 



21

Canoeras Afroecuatorianas: territorios ancenstrales para la ciencia local, la sanación y la política de la vida.  

INPC, Revista del Patrimonio Cultural del Ecuador

Referencias Bibliográficas

Briceño, G. (2023). Ecología. Conceptos y aplicaciones 
para Latinoamérica. Alpha Editorial.

Douglas, M. (1998). Estilos de pensar. Ensayos críticos 
sobre el buen gusto. Gedisa. https://archive.org/details/
douglas-mary.-estilos-de-pensar.-ensayos-criticos-
sobre-el-buen-gusto-ocr-1998

Kohn, E. (2021). Cómo piensan los bosques. Abya-Yala. 
Latour, B. (2001). La esperanza de Pandora, ensayos 

sobre la realidad de los estudios de ciencia (T. Fernández, 
Trad., 1era. ed.). Gedisa.

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos. Ensayo 
de antropología simétrica. Siglo XXI Editores. https://
monoskop.org/images/f/fb/Latour_Bruno_Nunca_
fuimos_modernos_Ensayo_de_antropologia_simetrica.
pdf

Leal, D. (2025). El paisaje vivo del río Magpie/
Muteshekai Shipu: Una etnografía audiovisual y multimodal 
[Tesis para obtener el título de Maestría de Investigación en 
Antropología Visual]. FLACSO.

Minda Batallas, P. (2002). Identidad y conflicto: la lucha 
por la tierra en la zona norte de la provincia de Esmeraldas. 
Abya-Yala. https://digitalrepository.unm.edu/abya_
yala/500/

Minda Batallas, P. (2012). La deforestación en el norte 
de Esmeraldas: los actores y sus prácticas. Abya-Yala/UPS. 
http://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/5597

Rueda Novoa, R. (2001). Zambaje y autonomía: historia 
de la gente negra de la provincia de Esmeraldas, siglos XVI-
XVIII. Taller de Estudios Históricos.

Yépez Montúfar, J. (2007). [Base de datos cualitativa no 
publicada]. Archivos Atlas.Ti

Yépez Montúfar, J. (2011). El sentido plural: relaciones 
entre los pueblos Chachi y Negro del norte de Esmeraldas. 
Flacso. Abya-Yala. http://hdl.handle.net/10469/20651

Yépez Montúfar, J. (2013a). Censo Sociopolítico y de 
Saberes Ancestrales. Telembí. Instituto de Altos Estudios 
Nacionales (IAEN). 

Yépez Montúfar, J. (2013b). Censo Sociopolítico y de 
Saberes Ancestrales. Santa María. Instituto de Altos Estudios 
Nacionales (IAEN).

Yépez Montúfar, J. (2018). O valor do ser: Modos de 
produção e formas de moralidade na floresta Chachi e Negra 
(Esmeraldas, Ecuador Equador) [Tesis para obtener el título 
de Doctora en Antropología Social en la Universidad Federal de 
Río de Janeiro]. Repositorio Institucional Minerva- Universidad 
Federal do Rio de Janeiro. https://jpoantropologia.com.br/wp-
content/uploads/2024/05/Tese-Jeanneth-Yepez.pdf

https://archive.org/details/douglas-mary.-estilos-de-pensar.-ensayos-criticos-sobre-el-buen-gusto-ocr-1998
https://archive.org/details/douglas-mary.-estilos-de-pensar.-ensayos-criticos-sobre-el-buen-gusto-ocr-1998
https://archive.org/details/douglas-mary.-estilos-de-pensar.-ensayos-criticos-sobre-el-buen-gusto-ocr-1998
https://monoskop.org/images/f/fb/Latour_Bruno_Nunca_fuimos_modernos_Ensayo_de_antropologia_simetrica.pdf

https://monoskop.org/images/f/fb/Latour_Bruno_Nunca_fuimos_modernos_Ensayo_de_antropologia_simetrica.pdf

https://monoskop.org/images/f/fb/Latour_Bruno_Nunca_fuimos_modernos_Ensayo_de_antropologia_simetrica.pdf

https://monoskop.org/images/f/fb/Latour_Bruno_Nunca_fuimos_modernos_Ensayo_de_antropologia_simetrica.pdf

https://digitalrepository.unm.edu/abya_yala/500/
https://digitalrepository.unm.edu/abya_yala/500/
http://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/5597
http://hdl.handle.net/10469/20651
https://jpoantropologia.com.br/wp-content/uploads/2024/05/Tese-Jeanneth-Yepez.pdf
https://jpoantropologia.com.br/wp-content/uploads/2024/05/Tese-Jeanneth-Yepez.pdf

